

## Entrevista a Francisco Proaño Arandi

Se trataba de crear en el lector una sensacióh de angustia frente a la realidad

## Resumen

En este diáľogo entre el escritor Francisco Proaño Arandi (Premio latinoamericano Jose"Maria Arguedas, La Habana, 2010) y el lútido crífico y ensauista Aleiandro Moreano, se pasa revista a los años de formación del narrador, la década de los 60, los Izáhlzicos, la creación de la revista La bufanda del sol, el Frente Cultural en Quito. Proaño, hurgando en la memoria, reconstruye los diversos momentos de lo que fue el debate político y literario de esos añbs, el peso de la Revolución cubana, las ideas y las propuestas del compromiso del filósofo Jean-Paul Sartre, las luchas anticolonialistas en África. Mauo del 68 u su repercusión en la juventud del mundo. los escritores del *boom* de la narrativa latinoamericana, su experiencia como diplomálico de carrera durante procesos y gobiernos que se sucedieron en el Ecuador en los años 80 y 90. El escritor también da cuenta de lo que es su universo narrativo, las obsesiones, la presencia de una ciudad como Quito en sus diversas novelas y cuentarios, así"como la reflexióh que a través de sus personajes realiza de las complejas relaciones de la pareja. Diáľogo que no solo significó"el encuentro de escritores de una misma generacióh, sino de dos amigos que han sabido compartir la pasióh por la escritura de manera vital.

Palabras clave: Narradores ecuatorianos, Francisco Proañb Arandi, literatura urbana, diálogo entre escritores, narrativa latinoamericana, Izáhtzicos.

1 La presente entrevista, tributo al escritor Francisco Proaño Arandi al haber sido galardonado con el Premio Latinoamericano de Novela JoselMarià Arguedas, otorgado por Casa de las Ameticas de Cuba en 2010 por su obra *Tratado del amor clandestino*, se desarrollolel mietcoles 17 de noviembre de 2010 en la sala Manuela Saènz de la UASB en el marco del Programa "Conversaciones fuera de catedra: Escritores ecuatorianos en la escena contemporahea", organizado por el Afea de Letras de Universidad Andina Simoh Bolitvar, Sede Ecuador, entre 2010 y 2011 (N del E). /



## Summary

This dialogue belween writer Francisco Proan'b Arandi (Jose''Mari'à Arguedas Latin American Award, Havana 2010) and articulate critic and essay writer Alejandro Moreano, is an appraisal of the formative years of the writer, the I 960s, the Izanticos group, the appearance of the Bufanda del sol magazine, and the Cultural Front in Quito. Looking back, Proan'b recreates the moments of what was the political and literary debate of those years, the influence of the Cuban Revolution, the ideas and proposals of philosopher Jean-Paul Sartre's commitment, the anti-colonialist struggles in Africa, Mau '68 and its influence over the world's youth, Latin American boom writers, his experience as a diplo- mat in several governments and processes in Ecuador during the 80's and 90's. The wri- ter also makes an account of his narrative universe, his obsessions, the presence of a city like Quito in his novels and short stories, as well as his thoughts about the complex couole relationships he renders through his characters. This dialogue not only meant the encounter of two writers of the same generation but of two friends who have shared the same vital passion for writing.

**Palabras clave:** Ecuadorian writers, Francisco Proaño Arandi, urban literature, dialogue bel- ween writers, Latin American narrative, Izantzicos.

ratándose de una presentación de Francisco Proaño Arandi sería interesante, antes, periodizarla. Primero, hay toda una época de Francisco, la de su formación en multiples actividades. Aparece entonces un libro de cuentos que es un poco, no la época de su plenitud, digamos, no la época oficial: me refiero a la correspondiente a *Historias de dise* 

cadores, un momento sin duda más juvenil. Luego, tenemos dos fases significativas. La una, que orbita en torno a dos novelas, Antiguas caras en el espejo y Del otro lado de las cosas, y los libros de cuentos La doblez y Oposición a la magia, los cuales consolidaron plenamente la imagen de Francisco y su quehacer literario. Después, nos encontramos con un

Expreso móvil



segundo momento: hay varias actividades, novelas, cuentos. La razón y el presagio, que acabo de leer, una novela muy interesante, muy singular en la obra de Francisco; y, en el peribdo más reciente: El sabor de la condena y la famosa Tratado del amor clandestino, finalista en el concurso Rómulo Gallegos, obra que más cerca ha estado de alzarse con dicho premio, entre las que se han presentado por parte de escritores ecuatorianos a este certamen. pues estuvo entre las seis finalistas. Novela con la que obtuvo, además, el premio "José!María Arguedas" que otorga la Casa de las Américas de Cuba, consolidando, de esta manera, su significacion literaria.

Con Pancho hemos tenido una larga amistad con muchas separaciones, por supuesto, como diplomático de carrera ha estado en frecuentes viajes. Compartimos con él una etapa de formación muy singular cuando, en nuestra época de maduración, nos encontramos en el colegio San Gabriel. Yo recuerdo que el crítico Hernán Rodríguez Castelo apareció como una tromba, veiía de Europa y



tenía de todo, incluso la teoría de la pedagogía de la literatura: un libro para cada edad; promovía enormemente, empujo!una academia literaria, talleres literarios y descubrió a escritores. Vladimiro Rivas es uno de ellos, recuerdo que Rodríguez Castelo le puso el apodo de Kafka; era el experto en Kafka; en cambio, Bruno Saenz, poeta y un gran conocedor de la música, era Stefan George. Pero entre todos nosotros. Pancho era el escritor, él no fue descubierto por Rodriguez Castelo, no fue inventado, no fue promovido, sino que era el escritor. De 13 o! 14 anbs va lo era; todo el mundo lo conocía así. Entonces yo quisiera empezar por ahí. ¿Que!significaba eso de ser "el escritor"?, reconocido en un ambiente que luego sería muy importante, pensemos que Rivas es uno de nuestros mejores escritores. Bruno tiene una presencia muy significativa en la poesía, entonces esa etapa fue muy interesante en el proceso de la literatura ecuatoriana. ¿Qué significaba a los 13, 14 años ser un escritor?

Francisco Proaño Arandi: Bien, muchas gracias a la Universidad

Andina, a Raúl Vallejo y a Raúl Serrano, v a Aleiandro, de quien espero que sus preguntas no sean demasiado difíciles. En todo caso. para mí es un privilegio y algo muy entrañable compartir la mesa con Aleiandro, Como él dice, nos conocemos desde la primera adolescencia, fuimos compañeros de aula en el Colegio San Gabriel y. como él nos ha dicho, es cierto que hubo un momento interesante cuando Rodríguez Castelo, mas allá!de las polémicas o de los juicios que puedan hacerse de él, del criterio generacional y otras cosas, fue un gran suscitador, un gran impulsor en ese colegio. Alejandro me pregunta que! significaba eso de ser el escritor ya a temprana edad. Yo diría que, en mi caso, eso de escribir parecía algo connatural, y en realidad era así, creo que a muchos nos pasa, de los colegas y escritores, que lo son desde siempre, quizás por influencias de los primeros años, por gente que a uno le cuenta historias y se despierta, entonces, también, el afán por contar, o tal vez por influencia del padre, como el mío, que tenía una biblioteca bastante interesante, la cual, Alejandro, creo, la conoció! así como yo conocí la bi-

======= Expreso móvil

blioteca de su familia, bibliotecas en las que, aparte de los relatos familiares, aquellos cuentos, de terror a veces, que no lo dejan a uno dormir en las noches de infancia. descubríamos la continuidad con los clásicos, especialmente los griegos y latinos, con la literatura del Siglo de Oro español, el consabido Julio Verne y otros autores, y quizás eso de alguna manera nos influía más. Yo creo que la necesidad de expresarse literariamente, me parece, una, podría ser la que nace de dos cirgenélicamente, cunstancias: una. por decir algo, podría ser la que hace que uno nazca genéticamente. ya con esa vocación por decir algo, o quizás, culturalmente, en el marco de un ambiente hace que uno nazca que lo orienta va con esa vocación hacia aquello, quizás, culturalla literatura. mente, en el marco de un ambiente que lo orienta hacia aquello, la literatura. Otra, creo también, cuando, en ocasiones. la literatura nace en situaciones en las que el ser humano, cualquiera que sea su actividad, siente de pronto la urgencia de trasmitir o quizás de interpretar y explicar la realidad de un hecho

concreto de una manera que va más allá! de la pura descripcioh. más allá! de lo denotativo que podría darse, por ejemplo, cuando un periodista describe un hecho, sino de un modo connotativo, es decir. tratando de expresar v transmitir de tal modo que quien lo escucha sienta lo que se relata como su experiencia. Creo que en nues- tros inicios, en esa Yo creo éboca, estas dos cosas que la necesidad de se conjugaban y por expresarse literariamente, eso escribíamos, inme parece, fluidos tambieh por nace de dos circunstancias: nuestras lecturas.

> Siempre recomiendo a los jóvenes que quieren escribir, que lean mucho, porque las lecturas ayudan a ir formando un estilo: claro que tiene que llegar un momento en que uno debe independizarse de los maestros de los cuales ha sido hasta adicto. Creo que entre lecturas, ambiente, necesidad de expresar algo, influencias culturales, familiares, hubo un resultado que entiendo fue lo que descubrió! Rodríguez Castelo, eso de decir



que en mí había un escritor, y de identificar también a otros con igual vocación o con posibilidades de ser eso, lo que llamamos un escritor.

**AM:** Ahí está!también tu manejo de lenguaje...

**FPA:** Sí, allí el estilo iba formándose a traves de las lecturas, y quizás por ese deseo de expresar algo más allá!de lo puramente descriptivo, tratando de desentrañar una situacióh interior o quizás exterior.

AM: En los avatares que nos tocó! vivir juntos por esa época, juntos hicimos una revista, Z, que tenía el objetivo de mostrar todo lo que habíamos leido, todo lo que era posible imaginar. Una revista muy singular. Hicimos, como dices tú! la primera Bufanda del sol; estuvimos en la asociación de escritores joóvenes y experimentamos un hecho importante: la presencia de la política. Pero en Pancho percibíamos algo diferente. Mientras gente como Ivah Carvajal, por ejemplo, que era un militante de gran tenacidad, dirigente de la Juventud Comunista, se aproximaba al maoísmo, muy de la cabeza en

su militancia o apasionado por ella. si ustedes quieren, o, mientras Rafael Larrea, de cuerpo entero, denotaba un sentimiento de heroicidad que lo llevaba a la política, en Pancho había una especie de, hasta lo podría decir, condescendencia con la actividad politica: se involucró! escribió!en periódicos de izquierda, pero no era el apasionamiento intelectual de Iváh, ni esa persistencia de Rafael Larrea; sin embargo, si uno piensa en el conjunto de su creacióh, la política tiene una enorme presencia en la literatura de Pancho, y su vida ha estado atravesada por procesos políticos, uno de ellos, este conflicto con el Presidente actual que lo llevó!a renunciar a la embajada en la OEA. Entonces, ¿que!ha sido en tu vida, un poco, la política?

**FPA:** Bueno, yo creo que la pregunta es muy interesante y tiene muchas aristas. En realidad, cuando ya comenzamos a escribir de manera más consciente, más militante, en la revista Z, que era la expresióh de un grupo de los que cumplíamos 20 años en el año 64, ciertamente que sacamos esa revista como una necesidad de ex-

presar lo que pensábamos, lo que queríamos hacer. Estamos hablando de la débada de los 60, que todos sabemos, es una década revolucionaria, si se puede decir. La historia de América Latina había sido partida en dos por la Revolución cubana y la Revolución cubana influía profundamente en nuestro imaginario. Creíamos que la revolucióh estaba a la vuelta de la esquina, el Che Guevara era uno de nuestros hétoes epóhimos en el plano político; en el plano literario estaba, podríamos decir, Rimbaud, y la filosofia sartreana que influía muchísimo con toda su problemática, con todas sus pro-

Era una época de muchas influencias y, sin duda alguna, era evidente que nuestras expresiones devenían netamente políticas. Con Alejandro, recuerdo una tarde de diciembre del 64. Ulises Estrella, entonces el principal suscitador del grupo tzántzicos, grupo al que habíamos criticado en la revista Z, incluso nos parecían como poses los actos tzántzicos, se acercóla nosotros y nos invitól luego de una conversación que tuvimos, a una

puestas y discusiones sobre la li-

bertad y la responsabilidad.

reunión con los integrantes de ese movimiento. lo que nosotros aceptamos. No sé!si Alejandro tuvo esa percepción, pero yo creía que nos iban a masacrar. No obstante, encontramos más bien muchas coincidencias: muchas más coincidencias que diferencias. Se inició!entonces, un peribdo de intensa colaboración; fue un peribdo. sin duda, romáhtico, signado por esta cosa que nos iluminaba que se llamaba la Revolucióh y en cuyo nombre queríamos cambiar la vida, cambiar nuestros textos, hacer que fuesen políticos y literarios a la vez. En mi caso personal, a pesar de que objetiva- mente yo adhería a esa militancia, creo que en principio la mía no era una actitud partidista, en el sentido que expresa Alejandro, si bien en algun momento tambiéh la tuve, incluso escribí! en periódicos clandestinos. Pero, literariamente, sentí!siempre la literatura como algo que debía expresar de una manera no panfletaria, si se quiere, lo que queríamos; sentía a la literatura como un filtro, como algo que viene un poco después de los acontecimientos y reflexiona, y puede quizás remover la conciencia para que cambie la sociedad, pero siempre con un nivel estético,



no en el nivel denotativo, sino en el connotativo. Entonces, recuerdo, v Alejandro tambiéh debe recordar, y no sé!si alguien más estuvo en esa oportunidad, que a Abdoh Ubidia y a mí nos siguieron una especie de proceso político porque habíamos escrito sentido en el que pensábamos, en el sentido de una literatura que descubriera a los personajes, que fuera desentrañando situaciones, y que, a través de ese desentranamiento, incidiera, si fuera posible, en la realidad y la expresara a fondo. Creo que fue en esa misma tarde que nos hicieron a los dos un breve proceso del que salimos, entiendo, incolu- mes. Ello refleja la tensióh política que existía y que se manifestaba en la actitud de compañeros que nos exigían una expresióh más directa, más comprometida, en tanto que nosotros creíamos que la literatura tiene otros niveles, otra manera de incidir como forma de conocimiento y como forma mediata de repercutir sobre la realidad.

**AM:** Por la política y el conjunto de tu obra, como anoté!antes, acabo de leer *La razó γ el presagio*, y allí hay una construccióh y una trama política evidente...

Expreso móvil

FPA: Bueno, eso sí! Sin duda, lo político estaba presente en el sentido en que nos enfrentabamos a una sociedad mal estructurada, a una sociedad con inequidades. Empezamos a escribir en la revista Z y la primera Bufanda aparece en un contexto de dictadura militar: nace frente a una situación difícil en América Latina. Recordemos que en el 65 se produjo la invasión norteamericana a la República Dominicana, por ejemplo, un hecho catáltico, sin duda, para quienes étamos jolvenes. Y creo que, de alguna manera, todo lo que ha sido mi escritura, tiene que ver con algo que se llama el poder. El poder no solo entendido de una manera directa, lo cual es legítimo, esto es, como poder político, militar, económico, sino como algo más, y no es que en ese momento vo supiera eso, pero luego leímos, años después, a Foucault, y entendimos al poder como algo que está!en todos los niveles de la sociedad e incluso de la relación humana, en general. En muchos de mis relatos varias de las situaciones que abordo son una especie de metáforas del poder. Por ejemplo, hay un cuento que se llama "Oposicióh a la magia", en el que un pa-

drastro bestial encuentra que tiene a su disposicióh un niñb, un pequeñb adolescente, su hijastro, y comienza a desbordar en el toda su crueldad, sus frustraciones tambiéh y se imagina que a través de eso va a animalizarlo, porque se propone algo tan insólito como eso: animalizar a ese ser humano. Finalmente, ese ser humano se insurrecciona de alguna manera y es el, el padrastro, quien se bestializa. Más o menos esa es la idea: una metáfora del poder y de la po-

sibilidad de oponerse a él.

Así tambieh hay una serie de situaciones en esa novela que cita Ale jandro, La razón y el presagio. Por primera vez me propuse una fábula, pero era una especie tambiéh de fábula o metáfora de lo que fue la terrible presencia en Latinoamética de dictaduras como las que hubo en el Cono Sur. Mas allá de las explicaciones puramente políticas, yo quería desentrañar los hechos en un plano simbólico, entender y expresar por qué!en América Latina se producía algo que podríamos llamar el fascismo, con campos de concentracióh v métodos parecidos a los de los nazis. Entonces inventé! esa parábola; un poco, en una primera intencióh. lo quise hacer como una novela de aventuras, pero finalmente se fue imponiendo un criterio político que gravita sobre los hechos, tratando siempre de mantener la accióh en un nivel intermedio, entre lo que sería el afrontar directamente la problemática política y lo que sería ese nivel intermedio o indirecto, ese plano simbólico, metafólico, situaciones y personajes que se van elaborando en un sentido existencial y que en el fondo son figuraciones, representaciones políticas. Hay allí! un poder como siempre, gravitando de manera negativa, de manera corruptora en el hombre, en el ser humano, en la condicióh humana.

AM: Bueno, ya tratando la literatura –esta es una idea que se me ocurrioó a propósito de una tesis que me tocó!revisar con Alicia Ortega, de una estudiante que hacía una indagacióh de la novela urbana colombiana—; ahora bien, en esa tesis, sobre la novela urbana, se hablaba de una urbe moderna con sus cambios, tensiones nuevas. Una ciudad de los ochentas, de los noventas. Ahí!me sorpren-



día de que la novela urbana nuestra -nosotros hemos planteado como opuesta a la novela social, a la novela rural de los 30-, esa novela urbana es una novela de la vieia ciudad, es la vieia ciudad premoderna, incluso uno pudiera decir un poco provocativamente que esa ciudad es la que está!en esa literatura, en Pancho, en Vásconez, -había, de alguna manera, tambiéh una novela de la misma éboca o quizás anterior, la de El Chulla Romero y Flores-; entonces, ¿por qué!esa ciudad?, porqué esa ciudad es la que organiza el imaginario... Yo he visto en otros cuentos tuyos, la ciudad, que sería la ciudad actual: la ciudad moderna, pero vista de una manera más abstracta, menos vivida; en cambio, la vieja ciudad es vivida con una intensidad enorme, que presta una dimensioh mítica, metafísica, simbólica a la literatura. Entonces, la reflexióh, ¿por qué?

FPA: Es una buena pregunta que yo también me la he hecho. Y creo que tengo algunas respuestas. Hablábamos de que comenzá! bamos a escribir de manera consciente en los años 60, y creo que en los años 60 y aúh hoy, de al-

guna manera, primaba en las conciencias, en la mentalidad, una especie de estructura que venía desde la Colonia. Una sociedad, y en este caso hay que hablar tambiéh del origen de clase -en mi caso personal, la clase media quiteña-, en el Quito de los años 60, una pequeña ciudad de 300.000 habitantes, a finales de los 50 y principios de los 60, con un sistema educativo que proyectaba entonces, todavía, como una sombra, esa suerte de mentalidad colonial, una sociedad que, descrita así, encontraba un correlato físico en una ciudad como Quito: el Quito antiguo, el Quito laberíntico, el Quito de claroscuros, el Quito de los claustros, el Quito de los arcos alucinantes, de las callejuelas, el Quito de la pobreza, el Quito de las familias pacatas, el Quito de la hipocresía. Entonces pienso que, primero, el haber vivido la infancia en esa ciudad y, más que la ciudad, el haber percibido sus conflicpeculiares. esos rasgos ideológicos y sicológicos de la ciudad, junto a lo topográfico y los vestigios históricos: el mismo hecho de encontrarse en esa realidad con un personaje omnipresente en la política nacional como era



Velasco Ibarra, en medio de esa verbosidad, que para mí!implicaba una suerte de encantamiento de la política -el personaje hablaba y hablaba, pero el paíis no cambiaba-, entonces, repito, el hecho de haber tomado esa ciudad como referente como escenario, ha servido para que la misma haya sido funcional. digamos, a este guerer expresar la sociedad que conocimos en la infancia, marcados por ella. Suelen decir que la infancia marca en general la obra de un escritor o artista; quizás entonces podría haber en ello una explicacioh a tu pregunta: el haber emergido a la realidad de la literatura en un marco como ese. la literatura entendida como la necesidad de expresar aquello.

Cierto que la ciudad ha crecido en las últimas tres décadas de una manera exponencial, asimétrica, caótica, y la nueva ciudad lógicamente exige otro tipo de confrontacióh desde la literatura, inclusive

otra forma de codificar la escritura. Estov levendo últimamente los textos de jólvenes, muy interesantes, en los que ya es evidente, no solo la nueva ciudad, sino ese nuevo contexto sociopolítico-cultural en que nos movemos, por ejemplo el avasalla-Suelen decir miento de los medios que la infancia tecnológicos de inmarca en general formacióh, el Interla obra de un escritor net. la televisióh o artista; quizás entonces como una especie podría haber en ello de tótem, y sin una explicacioh a lu pregunta: el haber emercido a la realidad embargo, todavía de la literatura ciertos prejuicios, en un marco como ese. ciertas formas de a literatura entendida enfrentar las cosas como la necesidad que yo creía que de expresar aquello. habían sido de mi juventud, todavía como que siguen vigentes a pesar de todos los cambios tecnológicos. Eso tiene que ver con las estructuras socioeconómicas de la ciudad que no han cambiado en la forma

> AM: Cuando estaba pensando en las preguntas que hacer en esta conversacióh, uno de los ejes que

> en que deberían haberse modificado. Quizás tambiéh podría ser

> esta una explicación a la inquietud

que tú!has planteado.

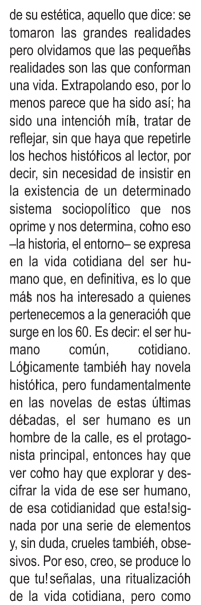


se me presentó!es el de la lectura de textos como La razón v el presagio. Es la ritualizacioh de la vida cotidiana que se vive en tu literatura con enorme persistencia. Yo había estado buscando un texto que escribí sobre Pancho para la antología que creo hicieron Gladys Jaramillo y Raúl Pétez (Indice de la Narrativa Ecuatoriana 1960-1988). Y allí me encuentro exactamente con una imagen de un pensamiento similar, digo que en Pancho está muy presente la supervivencia y la crueldad de los ritos en la sociedad moderna y quizás esa es una de las fuerzas de nuestra literatura. Digamos que nuestras artes en general se mueven en esa tensióh entre la conciencia premoderna, sus ritos, sus tensiones, y la vida moderna; o sea, si uno piensa en Guayasamín, en la primera vez que entre!a ver los cuadros de Guayasamín, me acuerdo que vi ...regalitos... (¿?) en un cuadro de caballete, o sea una enorme tensióh, o al leer a Arguedas, al propio García Márquez en su novela de lo que es un hecho ritual, la descripción de un rito -¿cómo se llama?- que es la justicia y que todo estaba diri**FPA:** Cróhica de una muerte anunciada...

AM: Alí uno ve esa tensióh, en la cual la tensióh de formas premodernas se expresa en una temática sobre la vida moderna. Entonces yo creo que en Pancho es muy fuerte esa ritualizacioón de la vida cotidiana que la vuelve cruel, que la vuelve absurda, llena de tedio y vacía en el sentido de las cosas. Creo que es una de las características de tu narrativa, entonces, ¿valdría que comentes un poco sobre esto?

FPA: Sí! y yo creo que los que irrumpimos en la literatura de los añbs 60, 70, incluso 80, venimos de alguien que nos es muy importante en nuestra literatura en el Ecuador -tambiéh hay las influencias de otras literaturas- y es el caso de Pablo Palacio. Primero, nuestra generacióh irrumpió!injustamente contra el realismo social y naturalista, en la revista Z ya nos declarabamos eso, parricidas, y a Palacio lo recuperábamos como un gran antecedente, nos reconocíamos en su literatura, queríamos seguir en esa líhea, y Palacio tiene dentro de uno de sus fundamentos

gido a que lo maten...



una forma de expresar algo más, no solo porque interese esa vida cotidiana, sino, sobre todo, como una forma de incidir en la condicióh humana de esos seres signados, determinados, configurados y transfigurados en un contexto político, social, histótico determinado.

La Revista

Pero tambiéh hay algo más, en mi caso, por lo menos: el tratar de ubicar a ese ser humano que es el personaje, sea el personaje narrador, sean personajes secundarios, otorgáhdoles una carnalidad, y la úhica posibilidad para ello que yo he encontrado es dáhdoles. prestándoles un mundo de sensaciones, de imágenes en las cuales nos movemos. Como que hay una relación dialéctica entre el objeto y el ser humano que se va configurando, aunque creo que tambiéh influyo!en eso la novela objetalista que entonces estaba muy en Me parece que obsesióh por desentranar una realidad a través de lo objetal si!influyó!en mi caso, obsesióh o actitud que, además, era una especie de desencanto del héroe en general y más del hétoe novelesco, desencanto proveniente de algo que tambiéh habíamos sentido noso-



tros. Quizas el Che era algo diferente, pero, de alguna manera, el hétoe del realismo, de la gran literatura del siglo diecinueve, había perdido vigencia. Después de lo que pasó!en el mundo, después de la Segunda Guerra Mundial, de los campos de concentración, del llamado equilibrio del terror, como que el hétoe como tal se desvanecía y casi no nos interesaba el ser humano como era -concreto, descriptible, individualizado-, sino la condición humana en general, como una voz que nos habla desde la profundidad de nosotros mismos, y eso genera la necesidad de que esa voz se refleje, se interprete y se reconozca en el mundo sensorial, en el mundo de las imágenes, de las sensaciones y quizás eso solo sea posible en la vida cotidiana. Esta relacióh, digamos, es la que produce determinados textos.

**AM:** Pero reciéh acabo de leer uno de tus últimos libros de cuentos, Historias del país fingido. La historia de J, la persecucióh a J...

**FPA:** Pero creo que ese texto es de otro libro, y se titula *De bicéfalos y otros*.

Expreso móvil

AM: Pero bueno, tu!ahí tienes una delectación morosa en los gestos, en las conductas que se van volviendo repetitivas; al final pierden su sentido, pierden su singularidad, o sea, la ritualizacióh hace que se pierda la contingencia de los hechos y que se de!una dimensióh que lleva al vacío y a la crueldad en algúh sentido. Ahora que esa persistencia en el mundo de las sensaciones ٧ en descripción exhaustiva de gestos, de conductas, de movimientos, de pensamientos, de sentimientos, el efecto de eso es un enorme vaciamiento que produce una angustia muy fuerte.

FPA: De eso se trataba, es decir, tambiéh se trataba de crear en el lector una sensacióh de angustia frente a la realidad que pudiera, digamos, transformarlo a él como persona, como una forma de confrontacióh con su realidad; en el caso del personaje al que aludimos, por ejemplo, se trata de un pesquisa, creo, al que le ordenan perseguir a un individuo y la persecucióh se prolonga de una manera que puede ser infinita porque no hay una contraorden, y el, como el buróbrata puntilloso que es, in-

venta las formas más insólitas para seguir cumpliendo con su misióh. en un mundo lleno de imábenes contrapuestas, cometido en el cual llega incluso a identificarse con el perseguido. En cierto momento, hay una transposicióh del personaje hacia el otro, como una metamorfosis, pero la idea era justamente inquirir en un personaje que se duplica. Sobre mi literatura, la estudiosa y critica Rocíb Bastidas hizo una excelente tesis, lo cual le agradezco ahora públicamente, y allí ella habla precisamente de ello, de estos personajes dobles.

AM: La doblez...

FPA: La doblez, la duplicacióh, y como no somos seres completos, estamos tratando de reconocernos a nosotros mismos; pero la idea es justamente llegar a un clímax, si se puede, a una catarsis y menos a una inteleccióh; a una experiencia, digamos, que se hace necesaria para trasmitir lo que uno desea. Tambiéh creo que no ha habido en ello, desde luego, una intencióh explícita: provocar en el posible lector que va descubriendo, va descifrando el texto, una concientizacióh puntual, por decirlo así!

**AM:** Yo creo que hay una conciencia ritualizadora, por lo menos en *Historias del país fingido*, donde hay una visióh de la guerrilla y en donde todo se ritualiza; las relaciones se vuelven vacías de sentido. Eso es, digamos, muy duro.

La Revista

Pero cambiando de tema, cuando Pancho estuvo en la URSS, se derrumbó! la URSS, cuando estuvo en Yugoslavia, se derrumbó! Yugoslavia, entonces, por ahí! supongo que habrá! sido Abdóh Ubidia el del chiste, se decía que la solución era mandarle a Pancho de embaiador a Estados Unidos. Tú! has tenido una vida de diplomático. has viajado muchísimo v vo sentí! en esta última novela que he leido, sentí la presencia de esos viajes, en La razón y el presagio, Tratado del amor clandestino. Hay tambiéh allí! toda una metáfora del viaje. En La razón y el presagio se introduce un personaje, presumiblemente tu padre, que va acompañado de un niñb de diez añbs, juguetóh, pícaro, con una expresión peculiar en su mirada. Entonces aprovechas para meternos en el personiño. naje Un poco, desplazamientos, esos viajes y



todo ello, como que han estado presentes en tu literatura.

**FPA:** Bueno, es interesante. Yo tenía la sensacioh contraria, que más bien los viajes no han tenido mayor incidencia en mi literatura. pero creo que eso es una imagen, tal vez, equivocada. He pensado siempre mis temas, las tramas, las situaciones de la literatura, centradas en una ciudad que se llama Quito, en un ambiente de clase media, con esos referentes de los que habíamos hablado antes de la ciudad vieja como escenario casi recurrente en mis textos. Más bien yo pensaba que los viajes, el vivir en otras latitudes, no incidía en mi literatura, pero en realidad, creo ahora, si! inciden, porque uno, cuando se distancia, cuando se va del país, ese distanciamiento le permite mirar más objetivamente las cosas, podría ser. De hecho, uno encuentra tambiéh personajes que le sirven para introducirlos en los textos, o situaciones análogas que pueden ser metaforizadas o extrapoladas. Ahora, en el caso de La razón y el presagio, que es una novela con cierta intencionalidad política, con personajes que vienen de fuera, allí!aparecen muchos tomados de la realidad allende el país: unos exiliados, por ejemplo. de la guerra vugoslava, que se encuentran en el Ecuador. Aparecen, asimismo, otros personajes que no son precisamente los de tu ciudad. los de tu entorno íntimo. Sí! seguramente uno toma modelos, porque el escritor (estáh aquí algunos: Raúl Vallejo, Raúl Pérez) es una especie de ladróh de la realidad. Se apropia, puede apropiarse de todo lo que aparece, todo le sirve en el contexto de su obra, que es su contexto, que son sus demonios -no se!si este!de moda eso todavía-, que es el mundo, su visióh primordial que quiere y siempre está!trasmitiendo. de la cual va rotando todo lo cotidiano, pero sí, sin duda alguna, personajes, situaciones, experiencias le sirven, pero yo creo que disiento un poco de ti, yo creo que más bien lo fundamental ha sido mi fidelidad no deseada a la rea- lidad de esta ciudad, de este país. El exterior, las experiencias externas, han sido más bien circunstanciales, simplemente funcionales a momentos, pero no como...

**AM:** Bueno, yo no he dicho que haya una presencia marcada. Hice la pregunta nada más. En esta no-

vela, La razóń y el presagio si!es personajes busc marcada, hay una presencia lida a la pequeñ dramática que entra a Europa, a dad, a la ruti

París

**FPA:** Realmente quizás hubiera sido bueno y rentable que hubiese sido una novela de espionaje, mujeres, sexo, pero...

Alemania, entra a Yugoslavia, a

AM: Ya que hablas de sexo, aunque es un terreno peligroso como se vio en la entrevista a Abdóh Ubidia. ¿Cómo está! presente el erotismo? En esta novela lo que se ve es el erotismo que parte de esa idea de la disolución de los seres en el orgasmo, pero al mismo tiempo se esá!planteando que esa entidad como que se separa de los amantes en última instancia, porque hay un tercero. Entonces me parecióluna imagen interesante de la cuestióh erótica, v sería interesante que comentes algo al respecto.

**FPA:** Bueno sí! el erotismo, presente en la vida humana, expresa una posibilidad de libertad; entonces y, generalmente en las situaciones correspondientes, necesariamente tiene que aparecer. Los

personajes buscan como una salida a la pequeñez, a la mezquindad, a la rutina de su vida cotidiana, es decir, los personajes buscan, parecen buscar eso. Pero claro, en la experiencia sexual; sobre eso hav mucha literatura, no solamente hay dos seres, hay un tercero, pero ese tercero es uno mismo observáhdose. Esa idea casi obsesiva del doble, del triple que aparece en algunos textos míbs, para tratar de multiplicar y ver la situación desde otra, desde diversas perspectivas. En el erotismo se da esa posibilidad de una liberación hacia un mundo utóbico. que tiene que ver con el poder, el poder omnipresente; el erotismo como forma de liberación, de subversióh, de transgresióh de esa cotidianidad agresiva muchas veces.

AM: Estaba pensando, creo que es Proust, no recuerdo, son seis libros en uno, los que uno cree que son, multiplicados por dos, seis, es una orgía. Otra temática que me parece definitivamente fuerte en tu literatura, es la del mal. Yo recordaba a Ricoeur, que plantea dos líheas sobre el mal: la visióh agonística y la visióh ética. La visióh agonística es aquella en



de la voluntad de los seres que está!en el principio de todas las visiones religiosas, y que en concreto es lo que mi hija, cuando tenía cinco años, hizo una travesura y me dijo: es que mira, yo soy así!y pues que!quieres que haga; entonces es esa fuerza arrolladora. La visioh ética del mal, en cambio, es aquella en la que el mal es producto de la libertad humana, la mítica del pe-A veces cado original: Adáh es yo pensaba libre v transgrede la oue si no hubiera orden y funda el mal, a la percepcióh del mal, la vez, por ahí está!la la sociedad serpiente. como tal vez fuerza arrolladora, prino se habría mordial, entonces esa desarrollado. es una de las imágenes y en tu literatura, el mal es muy fuerte, el mal está!presente continuamente. Ahora, tambiéh hay otro planteamiento al respecto, hay un mal perverso, pero hay tambiéh el otro mal a lo Hegel, que decía que la Historia avanza por el lado del mal, entonces hay exaltaciones del mal como perversidad y otras que reivindican el

mal como transgresioh. ¿Como

estaría presente todo esto en tu

que el mal es una fuerza más allá!

FPA: Sí! El mal está! presente desde que la situación en sí, lo que vemos, está!signada por el mal. No debería ser así! pero es; entonces, uno se pone a reflexionar y creo que el mal está!vinculado con el poder, mejor dicho, es un efecto de la ineludible presencia del poder en la sociedad, en la historia humana. A veces yo pensaba que si no hubiera la percepción del mal,

bría desarrollado. El mal viene a ser una invención de la sociedad, necesaria para la supervivencia, como decir, en los seres animales y los seres humanos tambiéh, el instinto de conservacióh. Si no humana la percención de que

la sociedad tal vez no se ha-

biera la percepcióh de que esto es malo o lo que la sociedad califica como "malo", entonces esa sociedad no se desarrolla. Esto quiere decir que la percepcióh del mal está!ligada con una estructura de poder, elemental, compleja, de la que emana, y que se opone al reino de la libertad que de cierta manera es el de la infancia.

Uno de los filósofos que más ha hablado sobre el mal es Georges Bataille. En su ensayo *La literatura* 

narrativa?

y el mal, estudia el tema en algunos escritores significativos, entre ellos, Emily Bronte! autora de Cumbres borrascosas. En esa novela, el personaje es perverso, pero es perverso porque se rebela contra la sociedad que le ha robado su infancia. léase su libertad. Bataille habla del personaje como "el maldito que lucha por recuperar el reino perdido". De alguna manera, el poder, la sociedad, nos han arrebatado ese estado de inocencia, de libertad plena que tal vez es la primera infancia, y luego esa misma sociedad nos antepone un juego de máscaras, nos impone la idea del bien, que sería el mal de alguna manera, y el mal como aquello que se opone al orden, al poder. Creo que casi en todos los escritores, la gran mayoría, el mal es un tema subyacente, puede no ser un tema central pero siempre estara!ahí! inmerso, inherente al ser humano. Entramos ahí! incluso en otra discusióh: el mal es una categoría propia de la sociedad, sin la cual la sociedad no se entendería, sobre todo, el poder no se entendería, como lo que decía, no sé!si Rilke, que el mal es una fuer- za inherente a la naturaleza humana, y por ejemplo, si tú! lees la Historia del ojo, de Bataille. escrita para ilustrar sus planteamientos sobre el mal, nos encontramos con una historia en la que los personajes ninbs o adolescentes desplazan con toda libertad sus instintos; pero en el ambito de la sociedad esta se encarga de ir limitando eso. Yo creo que muchos de ustedes han leido El señor de las moscas, de William Golding, en la que un grupo de niñbs naufragan y quedan perdidos y abandonados en una isla, pero son niñbs, y, sin embargo, en esos niñbs que se suponen son inocentes, y lo son, aparece pronto una estructura de poder: algunos de ellos asumen un claro liderazgo, casi una tirania, otros se someten, otros se insurreccionan, y aparece el mal. Tal vez Golding piensa, quizás como Rilke, que el mal es inherente a la naturaleza humana o al poder. En toda sociedad se aparece, y esa es la fuente del mal. Pero sí, sin duda alguna, yo creo que el mal emana de los personajes, de la violencia, de la imposición de unos y otros, del despotismo, pero sobre todo de esa relacioh de poder que esta!inmersa, inmiscuida, en el sentido foucaultiano, en toda la sociedad.



AM: Junto al mal hay algo que es muy dominante en tu literatura: la crueldad. Una obsesión por la crueldad, enorme, desde el cuento que tú! mismo mencionaste, que trata del padrastro que flagela al niño, o aquella sociedad que trata de eliminar a los niños de todas formas y recurre a diversos procedimientos para hacerlo, pero no puede eliminarlos, o ese texto de Historias del país fingido donde se cuenta que para lograr superar esta realidad tan cruel, tan brutal. tan violenta, tenemos que imaginar (tal la situación planteada en el relato) algo peor que eso: entonces hay gente que se dedica a imaginar todos los horrores posibles, de manera que va lo que ocurre en la sociedad va pareciendo un juego de niñbs, va perdiendo importancia, hasta que, finalmente, habrá! un retorno de lo real y lo imaginario v perderá! fuerza. Hay otro cuento que es sobre, ¿seres de rostro cruel? ¿Puede ser? El tema de lo cruel, de una reiteración muy fuerte. Esa visión permanente en tu narrativa sobre la crueldad, ¿como la explicas?

**FPA:** Sí! me siento un poco acusado. Eso me remite a lo que tu!

decías hace rato: un ritualización de la cotidianidad: pero la cotidianidad es cruel, entonces, la crueldad tambiéh se ritualiza. De alguna manera, yo creo que lo que el escritor trata de hacer son metáforas de la realidad, si esa realidad es cruel, pues esas metáforas inciden en ese plano de la crueldad que tambiéh tiene que ver con el poder, como en el tema del padrastro, o en un cuento titulado "Dispersióh de los muros", en el que una sociedad de adultos decide eliminar a los niños. Yo amo mucho a los ninños, si me ven con mi nieta soy un abuelo muy dulce, pero ese cuento, "Dispersión de los muros", es tambiéh una metafora del poder y de la posibilidad de insurreccionarse, de alguna manera, de cambiar la vida, la realidad. Ese cuento que tu! mencionas se llama De la política antirrealista, y es un juego, digamos, la literatura tiene un nivel luúdico, un juego, un texto en el que en una determinada sociedad parecida a la que vivimos en algunos países, el crimen se vive a la orden del día, y alguien dice, verificando lo que se vive y se palpa: "la realidad supera la imaginación", entonces, se cuenta, el partido antirrealista decide revertir las cosas. hacer que la imaginacióh supere la realidad v atenuar, así! en esta, el crimen, la violencia. Hay entonces un reflorecimiento de la novela negra, de los thrillers sangrientos. de la literatura escatologica. Materiales escabrosos, para tratar de lograr aquello: que la imaginacióh supere a la realidad. Bueno, como he dicho, se trata de un juego, pero en el fondo, de una metáfora de lo que sucede en la realidad. Entonces, creo que, en ese sentido, esta ritualizacióh expresada en lo cruel, como expresióh de una presencia del mal y del mal como una emanacióh del poder, ironiza

AM: Creo que fue Óscar Wilde el que dijo que con buenos sentimientos se hace mala literatura. Es una tesis que Jorge Luis Borges repetía por todas partes, y si le das la vuelta quedaría que con malos sentimientos se hace buena literatura. Pienso que tu literatura se nutre del mal, de la crueldad en extremo; entonces estamos, con eso no hay ninguna acusacióh, que la literatura es amoral en alguh sentido, no puede estarse planteando

e intenta proyectar una mirada

sobre toda esta problemática.

dirigir el bien, como dice Borges, entre tantas actitudes contradictorias. Macbeth, por ejemplo, es un gran personaje, pero no es un modelo de ciudadano britáhico, entonces los personajes malditos son los que tienen riqueza humana.

La Revista

Me gustaría una reflexión tuya, digamos, sobre el hecho de que hay corrientes que plantean la absoluta ausencia de narrador, la absoluta ausencia de opiniones o reflexiones o de una conciencia de lo que esta! ocurriendo, cuyo ejemplo sería Truman Capote, en un sentido, y Hemingway; es una crohica, no hay voces exteriores a los personajes. Hay otra literatura que es de una extrema autoconciencia, donde te ubicarias tu! cuya conciencia permanente, digamos, es la de mirar el mundo, reflexionar sobre todos los hechos, no del narrador, sino de los mismos personajes, pues los personajes reflexionan, dan sentido o le guitan sentido a sus hechos, lo cual sería allí

**FPA:** Yo aspiraría a ubicarme en la primera categoría, pero es difícil realmente. Alguien decía que la tébnica de Hemingway, la del ice-



berg, era que las motivaciones y la técnica misma quedaban sumergidas al fondo y lo que aparece son los personajes, lo que trascurre. Eso es a lo que yo aspiraría, pero creo que en mi literatura hav más bien un sentido de autoconciencia. Siempre trato de no tomar partido. yo creo que la literatura no tiene por que!tomar partido, sino que el lector sabrá! de la experiencia del hecho literario, sacar sus conclusiones. En ese sentido, reitero, creo más bien que se trata de lo segundo, una autoconciencia, que reflexiona pero que de ninguna manera, y eso he procurado siempre, permite que la voz del autor aparezca. sino que sea situacióh, los personajes, lo que piensan ellos, sus monólogos, los que den la pauta de lo que se quiere expresar.

AM: Llegando un poco a esto, cuando tu!señalabas, al comienzo, las razones por las cuales te miraban como escritor, era porque en tu escritura lo denotativo ya no era lo dominante, como es normal en los que reciéh empiezan a escribir, sino que se veía una fuerte presencia connotativa. ¿Cómo miras esa relacióh en tu narrativa, se po-

dría decir que hay una sobreabundancia del nivel connotativo?

FPA: Bueno, yo pienso que la literatura, la verdadera, se da en el nivel connotativo. Puede haber. siempre se habla de la relación entre el periodismo y la literatura, puede haber páginas memorables en el periodismo, pero vo pienso que este, fundamentalmente, no es literatura, quizás en esto me alejo de lo que leí últimamente de García Márquez, que piensa en el periodismo como una forma de la literatura. Yo, al contrario, pienso que la literatura es algo diferente. El periodismo tiene que informar. incluso en el reportaje, de lo que está pasando, por eso tiene que usar la palabra directa, la más descriptiva, la que realmente describa la situación para que el lector y el píblico conozcan lo que está!sucediendo. La literatura no tiene esa obligación. En realidad, la literatura incide en otros niveles, o de un hecho coyuntural concreto se preocupa de ver lo que está!detras y en ese sentido yo creo que, por lo menos la literatura contemporáhea o lo que llamamos literatura, es necesariamente connotativa, compleja, problemática, y a veces



eso puede atentar en la relación entre lector y escritor; a veces, el lector se que a de que el texto es demasiado problemático, pero yo creo que es necesario que el lector sea una especie de cocreador. Una vez alguien me pregunto!cual era mi modelo de lector, o el lector que yo quisiera construir, y yo le respondi!que mi lector ideal sería alguien como Teseo entrando en el laberinto, y que finalmente logra matar al minotauro: el minotauro serià el tema subvacente, el secreto, quizás, codificado del texto literario. O sea, el lector encontrará! el goce de la lectura, porque la literatura aparte de que tiene que llevarnos a una reflexióh, aunque no necesariamente, sí debe entranar un nivel de goce estético, y una de las mas altas posibilidades para ello es la de que el lector se convierta en un co-creador del texto. De alguna manera, el texto literario se consume o se perfecciona con el lector.

AM: Bueno, la última pregunta, ya para que intervenga el público. Leyendo Historias del país fingido descubro una fuerte pasióh por Kafka, entonces la pregunta sería, ¿cuáles han sido los escritores que

has amado, los que crees que mas han incidido, no digo influido sino incidido en tu pasioh literaria, a nivel general y a nivel de Ecuador?

FPA: Yo creo que Kafka fue una fuerte presencia en todos nosotros y en mi caso personal fue algo obsesivo. ¿Por que! me intereso! Kafka? Por lo que es Kafka, aunque ha dado lugar a muchas interpretaciones. En mi caso, creo que uno de los temas fundamentales de la literatura kafkiana es eso, el desentranamiento del poder que incluso le hizo hasta profetizar, si se quiere, presentir acontecimientos que luego de su muerte sucedieron. En ese sentido. Kafka, su literatura, su mitologia, incidieron profundamente, pero siempre he tratado, y es una obligacióh tambiéh, independizarme; incide, sí, pero uno tiene que encontrar su propia palabra. Otro escritor muy importante para mí!fue, años después, sin duda alguna, Onetti; Borges, por su parte, es una lectura a la que siempre regreso, regresare! v creo que muchos regresaremos; Rulfo tambiéh con esa cosa que sería un sueño lograrlo, una literatura indígena que está muy lejos del indigenismo, en la cual hay una



fusióh dialéctica con lo terríbeno. con lo vernáculo como materia de una gran literatura. En el caso ecuatoriano habiamos citado ya a Palacio aunque sin duda alguna lei! mucho a Jose!de la Cuadra, a Enrique Gil Gilbert, son autores de los que aprendí mucho. Estos son los autores primordiales que podría nombrar, hay muchos mas, lógicamente: Arreola, autores franceses, italianos, pero creo que estos son los que un poco, para cenIrme a la palabra que decibs: 'incidir' en mi literatura, podrià citar. Lógicamente, en la interrelación los compañeros con de

generacióh, incide mucho esa especie de intercambio intelectual, textual, eso, sin duda, influye de manera determinante en el quehacer creativo. Entre ellos esta! lógicamente, Alejandro Moreano.

AM: Bueno, hemos oido a Pancho, uno de los mas singulares escri- tores del siglo XX y de estos días del XXI. Creo que han sido muy importantes sus diferentes opiniones y ahora sería interesante que ustedes hagan preguntas u observaciones, inquietudes sobre la exposicióh de Pancho y su narrativa en general.

- \* Francisco Proaño Arandi. Diplomático y escritor. Realizó estudios en Humanidades Modernas y Ciencias Públicas y Sociales en la Pontificia Universidad Católica del Ecuador. Empezó su carrera profesional en el Servicio Exterior Ecuatoriano. Ha sido embajador de distintos países, como la República Socialista Federativa de Yugoslavia, Albania, Grecia, Nicaragua, Costa Rica, El Salvador y Argentina. A lo anterior se puede añadir que fue secretario de la Asociación de Escritores y Artistas Jóvenes del Ecuador (1966 y 1967), miembro de la Fundación Libroteca y la Fundación para el Arte Jorge Icaza, director de la revista Letras del Ecuador de la Casa de la Cultura Ecuatoriana (2002-2003), editorialista del diario Hoy, miembro de la Casa de la Cultura Ecuatoriana. Es un novelista, cuentista y ensayista ecuatoriano. Formó parte del grupo Tzántzicos, movimiento contestatario y vanguardista ecuatoriano de los años sesenta.
- \* Alejandro Moreano. (Quito, 1945) es un escritor, ensayista, catedrático universitario, novelista y politólogo ecuatoriano.1Estudió sociología y ciencias políticas en la Universidad Central del Ecuador. Se doctoró en historia en el 2004 en la Universidad Pablo de Olavide. Fue director de la escuela de sociología de la Universidad Central del Ecuador en repetidas ocasiones, fue también profesor en la Pontificia Universidad Católica del Ecuador, actualmente es profesor invitado en la Universidad Andina Simón Bolívar.

## Expreso móvil